
 

1 
 

Waak in Godsnaam over samenhang... en blijf daarbij! 
 
Naar mijn idee is de kwaliteit en meerwaarde van theologen in onze verbrokkelde 
samenleving een impliciet pleidooi dat meer dan nu geëxpliciteerd mag worden: 
waak in Godsnaam over samenhang... en blijf daarbij! 
Vanuit mijn jonge jaren heb ik geleerd dat dát waken op het platteland het 
gemakkelijkste kan. De gevraagde arbeid in het dagelijkse leven van boer en 
tuinder vraagt namelijk om samenhang. In en door menselijk contact met aarde 
en dieren krijgt de God uit de christelijke traditie handen en voeten. Daarmee ben 
je als mens heel nabij aan schepper en schepping. En daarom – zo leerde ik als 
jonge boer – wordt daar als eerste gevoeld wanneer de omringende samenleving 
een eenzijdige kant op groeit. Eenzijdig is 'het individuele ik' als hoogste goed. 
Zie hier de aanleiding en motivatie voor een persoonlijk essay 'over de grens' van 
'het individuele ik' in het perspectief van de Volzin-opinieprijs 2015.  
 
Benauwde start en vertrouwde bedding 
Na het doorknippen van de navelstreng is mijn eerste onderkomen van glas. Een 
couveuse. Ik dank er mijn leven aan en word er door gevormd. Zes weken in afzondering 
van mijn moeder die ik zeker dán niet kan missen is geen voetnoot maar hoofdzaak. Veel 
later leer ik in coachingsgesprekken dat mensen meer worden gevormd door 
gebeurtenissen in de eerste levensdagen dan in een heel leven daarna. Ik heb er 
kwaliteiten aan overgehouden die lang verborgen blijven omdat ze niet worden 
aangesproken. Wat over de grens van het gebruikelijke heen reikt wordt kennelijk 
minder gemakkelijk opgemerkt. 
 
Na het ziekenhuis proef ik van het boerenleven in het buitengebied van een Brabants 
dorp. Ik zie samenhang door handenarbeid op het bedrijf van mijn (groot)ouders met 
een vanzelfsprekend gastvrij onthaal voor de aanloop. Handelaar, veearts, een chauffeur 
die zakgoed komt laden of lossen, loonwerker, voorlichter... of iemand die gewoon maar 
zo aanschuift. Tussen de bedrijven door gaan er dagelijks liters koffie doorheen alsook 
sloffen met pakjes sigaretten. Een agenda is niet nodig. Wat moet gebeuren geeft het 
dagelijkse ritme van werken en eten, vertier en rusten aan. Nee, paradijselijk is het niet. 
Daar is geen tijd voor. Net als vakantie. En God zag... 
 
Veranderende tijden 
Het bedrijf groeit mee in de stroming van de omgeving: vanaf eind jaren zestig komt er 
zeker in Brabant een stevige agrarische infrastructuur op gang. Schaalvergroting en 
specialisatie. Mijn vader kiest voor de intensieve veehouderij en neemt, niet zonder een 
traan te laten, afscheid van de Bertha's en Winnie's. De koeien gaan, de varkens nemen 
in aantal flink toe op een gelijkblijvende hoeveelheid grond. Privé worden er ook 
grenzen verlegd. De muur tussen woonkamer en 'goei kamer' wordt doorbroken om een 
grotere huiskamer te creëren. De grootouders vinden die vooruitgang maar niets. 
 
Pas na de middelbare landbouwschool ga ik voelen dat mijn jeugd voorbij is en dat de 
voor me liggende toekomst niet vanzelf spreekt. Gebruikelijke vragen als 'Wil ik dit wel?' 
en 'Kan ik dit wel?' worden naast opkomende leerwensen steeds meer gevoed door 
onbehagen.  
De zakelijke dienstverlening die rondom individuele boerenbedrijven is geweven 
stimuleert hen namelijk op een spécifieke manier. Gevolg: economische 



 

2 
 

toekomstperspectieven nemen voor de meeste boeren toe, niet voor allen, en 
onbesproken blijft de te betalen prijs.  
 
Internationaal speelt een opkomend Angelsaksisch economisch model, met allerlei 
gevolgen voor ons land.  In feite wordt door een zekere 'economische herschikking' de 
onderlinge afhankelijkheid van boeren doorbroken – dat is een breuk met het vijftig jaar 
eerder opgekomen coöperatieve gedachtegoed.   
De economie op het boerenerf verschraalt min of meer tot winstmaximalisatie. Boeren 
worden onderling concurrenten. Waarom? Ik voel onbehagen en onvermogen. Een 
veranderend ondernemersklimaat laat mij besluiten dat déze boerentraditie niet de 
mijne is. Ik weet zeker dat mijn opa zich in zijn graf zou omdraaien als hij zou zien wat 
er van 'zijn standsorganisatie' is geworden. Tijden veranderen. En hoe waarderen we die 
tijden? Wat leren we? Wat raken we kwijt? Is er tijd en plaats om dit soort vragen met 
elkaar te bespreken? 
 
Nieuwe perspectieven, en toch... 
Op het moment dat ik stop met de agrarische bedrijfsuitoefening stap ik zelf over een 
grens. Een grote stap. Zowel zakelijk als privé. De agrarische ondernemer wordt student. 
Van een bestaan vol van praktische werkzaamheden naar een rol die me zeven jaar lang 
gedurende 25 uur per week tussen vier muren kluistert... Dat is nog eens wat anders. 
Deze rol opent perspectieven. Ik verras mezelf. Over die grens leer ik mijn werken op 
het erf door een heel andere bril bekijken. Bijna als vanzelf verbind ik beelden uit 
Bijbelse gelijkenissen met mijn eigen ervaring. Vooral verhalen die sterk doen denken 
aan praktijken rondom de bedrijfsovername van een familiebedrijf, zoals de gelijkenis 
van de verloren zoon.  
 
Later als medewerker in de kerk zie ik dat opleidingsinstituut en kerkelijk instituut te 
ver uit elkaar groeien. Tot mijn verbazing worstelt de kerk, samen met velen die er 
werken, met de rol in de samenleving. Vanuit de DNA van het vak begrijp ik het niet. 
Toch weet ik via enkele projecten iets van samenhang te laten oplichten: vooral door 
Grond Van Leven en Kerk In Platteland.  
Opgedane inzichten laten mij verlangen om het geleerde te verwerken en aan 
geloofsgemeenschappen terug te geven. Want leren is in mijn beleving altijd een 
betrekking tussen meerdere partijen vanuit een persoonlijk geraakt zijn. Passie en 
deskundigheid diep je met elkaar op en verwerk je met elkaar tot iets nieuws. Niet 
alleen. 
Helaas merk ik in de rollen waarin ik mag functioneren dat aan de voorwaarden die 
nodig zijn om aan een nieuwe betrekking kerk – samenleving toe te komen steeds 
minder wordt voldaan. En in de uitdaging die ik wil aangaan breken de 
werkomstandigheden me op. Ik blijf betrokken maar zakelijk scheiden de wegen. 
 
Als ik me nu verdiep in het leven en werken van boer en tuinder zie ik dat 
industrialisatie niet het enige beeld is op het platteland. Er is ook verbrede landbouw, 
stadslandbouw, biologische landbouw, er zijn streekproducten... 
Ik mis wel iets. Net als in mijn tijd zie ik nog steeds dat agrarische ondernemers het 
allemaal zelf uit mogen zoeken. Technisch-economisch is er veel goede dienstverlening. 
En persoonlijk? Ik zie dat boeren in het heersende economische systeem (steeds meer) 
bepaald worden door dat systeem en als ze daar vragen bij hebben het van de situatie 
afhangt of die vragen gehoord kunnen worden of anderszins verwerkt kunnen worden. 



 

3 
 

Dit betekent dat het reiken over grenzen geen vrije keuze is en afhankelijk van het type 
bedrijf, de grootte, fase in carrière, financiële ruimte...  
Samenhang wordt als het ware buiten het boerenerf voorbestemd. Dat vind ik vreemd, 
omdat economische kansen geheel afhankelijk zijn van de persoon die op het erf het 
verschil maakt: de mens achter de boer. Je zou verwachten dat hij zoveel mogelijk het 
stuur in handen krijgt...  
En die mens is naast een individuele ondernemer een sociaal wezen zoals alle andere 
mensen. Niet perse kwetsbaar, wel meer en meer in een kwetsbare positie 
gemanoeuvreerd. Niet vrij meer. Want in het heersende economische systeem een 
gemakkelijk te manipuleren marktfactor. Is dat menswaardig? En wie heeft hier baat bij? 
 
En nieuwe perspectieven vanuit kerk en theologie? 
De samenlevingsgerichtheid die ik in de landbouw zie bespeur ik minder in de kerk. Er 
zijn soms nog wel werkgroepen Landbouw en Kerken, maar de reikwijdte is plaatselijk 
en zij zijn onderling niet met elkaar verbonden. En, voor zover mij bekend, brengen de 
pioniersplekken die er op het platteland zijn niet de levensvragen van agrarische 
ondernemers in gesprek. 
 
Na een jaar goed rondgekeken te hebben start ik in het voorjaar van 2015 met 
gesprekken. Leidraad is mijn biografie. En ik noem het Boerenpastoraat. Ik voer 
individuele gesprekken en werk aan een groepsmodel met als doel: levensverhalen van 
boeren (boer/tuinder, V/M) naar voren halen, eventueel met collega's laten delen, 
gericht op wat er voor déze boer als boer én als mens werkelijk toe doet.  
Waarom? Omdat deze reflectie nu teveel aan toevallige omstandigheden wordt 
overgelaten. Als theoloog vind ik het vreemd dat de mens op het boerenerf letterlijk 
sluitpost van aandacht is. Vooral omdat er aan de individuele boer allerlei 
(samenlevings)belangen worden gehangen, waarbij een groot deel van de inhoud van 
die belangen elders wordt ingevuld.  
Mijn theologische kwaliteiten zitten vooral in het scheppen van de belangrijkste 
randvoorwaarden: veiligheid en vertrouwen. Nodig om aan een goed 
levensbeschouwelijk gesprek toe te kunnen komen. Ik voer geen discussie maar een 
dialoog vanuit een besef van vruchtbare bronnen. Ik heb zelf veel aan de katholieke 
sociale leer. En dan vooral aan de leeswijzer die uit het compendium van de sociale leer 
spreekt. Met als belangrijkste richtsnoer: de waardigheid van elk mens.  
 
En wat levert deelname aan Boerenpastoraat op? Meer grip op goede 
toekomstperspectieven in een verbrokkelde samenleving. Want 'over de grens' van 'het 
individuele ik.' 
 
Afrondend pleidooi 
Reik af en toe over je eigen grenzen heen. Doe het als het kan. En als je niet weet hoe en 
wat vraag dan hulp bij jouw verlangen. Het komt je toe. Omdat precies over de grens 
(jouw grens) het echte gesprek en het echte leren begint. Daarmee werk je mee aan de 
samenhang die in onze huidige samenleving zo vaak wordt gehoopt en te weinig gedaan. 
Daarmee hou je de spirit in je organisatie op een menselijke maat actief.  
 
Waak in Godsnaam over samenhang... en blijf daarbij! 
 
Jack Steeghs 


